
Вестник КрасГАУ. 2014 .  №5  
 
УДК 168.522                              Т.В. Агапова 

 
КУЛЬТУРА КАК СОВОКУПНОСТЬ МАТЕРИАЛЬНЫХ И ДУХОВНЫХ ЦЕННОСТЕЙ 

 
В статье рассматривается аксиологический аспект культуры как совокупность материальных и 

духовных ценностей. Автором представлен ряд универсальных функций, которые выполняются 
ценностями культуры.  

Ключевые слова: культура, знак, символ, материальные ценности, духовные ценности.    
 

T.V. Agapova 
 

THE CULTURE AS THE SYSTEM OF MATERIAL AND SPIRITUAL VALUES 
 
The axiological aspect of the culture as a set of material and spiritual values is considered in the article. The 

number of generic functions that are performed by cultural values is presented by the author.  
Key words: culture, sign, symbol, material values, spiritual values. 
    
 
Существуют различные подходы к определению культуры. Она может быть представлена как система 

знаков, символическая оболочка человеческой деятельности, как то, что содеяно человеком, противостоит 
натуре (природе), как мир искусственных фактов (артефактов); как процесс прогрессирующего 
самоосвобождения человека, как форма традиционного поведения, программа образа жизни и т.д. [6, с. 41].  

Культуру можно представить как «форму одновременного бытия и общения людей различных – 
прошлых, настоящих и будущих культур, форму диалога и взаимопорождения этих культур …» [2, с. 289]. 
Она представляет собой целостный и многоаспектный мир, функционирующий по особым законам. 

Культура – это «такая организация явлений – актов (моделей поведения), объектов (орудий, вещей, 
сделанных с помощью орудий), идей (представлений, знаний) и чувств (позиций, «ценностей»), которая 
зависит от использования символов» [11, с. 154]. Она возникает тогда, когда возникает человек как такой 
примат, который обладает артикулируемой речью и использует символы.  

В современной культурологии в наиболее общем виде культура предстает как  совокупность 
созданных человеком материальных и духовных ценностей, а также система исторически сложившихся 
знаний, идей и социальных норм, отражающих активную деятельность людей и направленных на 
урегулирование общественных отношений. Специфика культуры состоит в том, что она свидетельствует, в 
какой мере человек стал для себя и других человеком, как он ощущает и осознает себя таковым. Иначе 
говоря, культура является качественной характеристикой развития человека и общества [7, с. 31].  

Культура есть «память» коллектива, но вместе с тем и целенаправленная деятельность, в которой 
человек реализует свои высшие потенции. Она выполняет в обществе организационные, управленческие, 
коммуникативные и иные функции и обладает самостоятельной ценностью для человека, выражаясь в 
непосредственной жизни духа, свободной игре ума, созерцании прекрасного, постижении истины и 
бескорыстном делании добра [10, с. 16].  

 Культура – это специфически человеческий способ бытия. Человек рождает мир языка, ценностей, 
традиций, правил поведения и т.д. Культура немыслима без человека: он ее создал. Смысл культуры 
раскрывается только тогда, когда появляется человек. П.С. Гуревич утверждает: «Человек по своему 
определению – творец культуры, он руководствуется не инстинктом, а свободной творческой деятельностью, 
осененной поиском смысла. Вот почему нет оснований искать человека в докультурной истории. Культура – 
это специфика человеческой деятельности, то, что характеризует человека как вид. Появление человека на 
арене истории можно рассматривать в качестве феномена культуры». Культура – это «творение ума и рук 
человека», «она всегда социальна и является человеческим достоянием» [3].  

Существенное влияние на культуру оказывает интеллигенция как основная социальная группа 
общества. П.Н. Милюков указывает на то, что «культура есть та совокупность технических и психологических 
навыков, в которой отложилась и кристаллизовалась… вековая работа ее интеллигенции. Культура – это 
чернозем, на котором расцветают интеллигентские цветки. Естественно, что между почвой и 
произрастанием должна существовать самая тесная связь» [9, с. 109]. Интеллигенция идет впереди своей 
массы и отражает на себе уровень культурности нации. Она является носителем нравственных и 
интеллектуальных ценностей. 

 247 



История  и  культуролог ия  
 

Конкретная культура – это сложная и постоянно меняющаяся система. Она взаимодействует с 
другими культурами, борется и сотрудничает с ними. В рамках одной культуры вещь может стать знаком с 
огромным смысловым содержанием, тогда как в другой этого не происходит. Одну и ту же форму одна 
культура наделяет одними смыслами, а другая – другими. В разных культурах одной и той же вещи могут 
придаваться разные значения и содержательность. В качестве примера можно взять интеллигенцию, 
исконно русское понятие, специфическое явление, характерное только для русской культуры; на Западе – 
это интеллектуалы, люди, занимающиеся умственным трудом, в отличие от интеллигенции, – понятие, 
несущее иной смысл и значение. 

В культурологическом познании проблема ценностей занимает особое место, прежде всего, в связи с 
широко распространенным толкованием культуры  как совокупности всех ценностей, созданных 
человечеством, что делает ценности специфическим объектом культурологического анализа. 

Культурологическое знание предстает как знание аксиологическое и в контексте интерпретаций 
культуры как регулятивно-нормативной области человеческой жизнедеятельности. Поскольку ценности 
наряду с нормами, образцами, идеалами – важнейшие компоненты этой регулятивной системы, анализ 
аксиологических оснований различных видов социальной практики выступает как одна из базовых 
составляющих культурологического исследования. Аксиологическая проблематика в культурологии 
существует также в контексте рассмотрения проблемы идеалов, т.е. обобщенных представлений о 
совершенстве в различных сферах общественной жизни, о тех нормативных моделях, ориентацию на 
которые и стремление к которым задается в каждой культурной системе. 

«Всякая великая культура, – пишет П.А. Сорокин, – есть не просто конгломерат разнообразных 
явлений, сосуществующих, но никак друг с другом не связанных, а есть единство, или индивидуальность, все 
составные части которого пронизаны одним основополагающим принципом и выражают одну и главную 
ценность. Именно ценность служит основой и фундаментом всякой культуры» [5, с. 212]. В зависимости от 
доминирующих ценностей П.А.  Сорокин выделяет три типа культур: 1) идеациональный; 2) чувственный;                
3) идеалистический. 

Главной ценностью идеациональной культуры П.А. Сорокин считает ценности религии. Все телесное 
в такой культуре рассматривается как греховное, второстепенное. Чувственная среда растворяется в 
бесконечной божественной реальности. Идеалом становится аскетизм, отшельничество, житие святых 
духовных отцов и реформаторов, христианских апостолов. 

Основой чувственной культуры является материалистическая установка на мир. В такой культуре 
материальные ценности становятся определяющими, начиная от богатства до повседневного комфорта. Это 
приводит к вытеснению вечных ценностей временными материальными. 

Идеалистический тип культуры – смешанный. Он сочетает в себе черты идеациональной и 
чувственной культуры в различных комбинациях и пропорциях. Идеалистический культурный менталитет 
ориентирован на позитивные ценности, он избегает негативных явлений, намеренно приукрашивая жизнь, 
стремясь подчеркнуть благородные черты. В данном типе сбалансированы материальные и духовные 
ценности, но преимущество отдано высоким нравственным идеалам [5, с. 213–217].           

Типизация культур по П.А. Сорокину позволяет показать, как системы ценностей определяют характер 
культур. В мире культуры выделяются нравственные, эстетические и другие ценностные формы, которые 
несут в себе трансцендентные идеальные сущности ценностного мира человека – красоты, добра, истины и 
т.д. Эти ценности являются «душой культуры». 

В аксиологических исследованиях используют различные классификации ценностей. Ценности можно 
классифицировать на предметные и субъектные, жизни и культуры, ценности-средства и ценности-цели, 
относительные и абсолютные и т.д.  

Культурные ценности представляют культурно-историческое наследие определенной эпохи в системе 
ее знаковых форм. Они воплощены в идеалах, традициях, менталитете и обеспечивают сохранение памяти 
прошлого и трансляцию во времени и пространстве многоаспектной информации.  

Накопление ценностей в культуре идет по двум направлениям – по вертикали и горизонтали. Первое 
направление – это накопление ценностей, которое связано с передачей их от одного поколения к другому. 
Они образуют поле традиций в культуре и являются ее наиболее устойчивой стороной. Традиции не только 
сохраняются в течение длительного времени, но и передаются от поколения к поколению. 

Фундаментальным отличительным свойством человеческого общества является способность 
создавать, аккумулировать и транслировать информацию о своей жизнедеятельности и ценностях. Культура 
является системой, которая одновременно содержит в себе совокупный опыт предыдущего существования 

 248 



Вестник КрасГАУ. 2014 .  №5  
 
человечества, обеспечивает текущую жизнедеятельность общества и создает проекты и механизмы 
развития этого опыта в будущее. Каждая эпоха рождает свои ценности культуры.  

Ценности культуры являются, с одной стороны, средством трансляции во времени и пространстве 
информации о культуре прошлого, а с другой – выступают в качестве средства жизненной и творческой 
реализации для действующего поколения.  

Можно выделить ряд основных универсальных функций, которые выполняются ценностями культуры 
на любом этапе исторического развития общества: 

1) сохранение социокультурной информации соответствующей культурной общности и передачи ее во 
времени (мнемоническая функция); 

2) синхронная трансляция данной информации в пространстве по различным каналам 
(коммуникативная функция); 

3) создание условий для самореализации личности за счет взаимодействия с культурным наследием 
и его дальнейшего развития (креативная функция) [8, с. 20].  

Функция сохранения социокультурной информации и передачи ее во времени связана с ее 
аккумуляцией, содержащейся в наследии прошлого. Она обеспечивает сохранение традиции и является 
источником информации для жизнедеятельности современного поколения и дальнейшего развития 
культуры. «Без предания, без традиции, без преемственности культура невозможна» [1, с. 117]. Культурные 
ценности содержат в себе многовековой опыт человечества. Прошлое культуры предстает в виде физически 
материальных и нематериальных (неосязаемых) форм наследия, включенных в контекст социокультурной 
памяти.  

Преемственность культуры обеспечивается благодаря закреплению информации в знаковых 
системах, в качестве которых выступают язык, творения художественной культуры, знаковые системы 
этического и эстетического плана. Семиотическая память культуры закрепляется в традициях. Текст 
культуры обладает способностью сохранять память о своих ценностях. Культура представляет собой 
пространство коллективной ненаследуемой памяти, т.е. надындивидуальный механизм сохранения, 
трансляции и актуализации самых разнообразных текстов. Культурные ценности являются универсальными 
источниками ценной для человечества информации, «запечатлевают его поиск смысла жизни и законов 
бытия» [12, с. 22].  

Надежность передачи культурного опыта возрастает при использовании потенциала искусства, 
религиозных систем и другого, сохраняющих устойчивость во времени. Одной из причин устойчивости 
данной системы считаются «сложные, тонкие связи, за счет которых достигается глубина эмоционального 
воздействия» [4, с. 437].  

Всякий преобразованный текст культуры является новым лишь на фоне предшествующего, он всегда 
связан диалогическими отношениями с культурной традицией и хранит в себе память о ней. Новые 
сообщения порождаются в результате взаимного перевода текстов с одного семиотического языка на 
другой, отсутствие однозначного соответствия между которыми и позволяет рассматривать данный процесс 
как творческий. Примером творческой способности памяти может служить память художественной культуры, 
воплощенная в том числе и в культурных ценностях.  

 
Литература 

 
1. Бердяев Н.А. Философия неравенства. – М.: ИМА-пресс, 1990. – 288 с.    
2. Библер В.С. От наукоучения – к логике культуры: два философских введения в двадцать первый век. 

– М.: Политиздат, 1991. –  412 с.    
3. Гуревич П.С. Культурология и философия культуры // Личность. Культура. Общество.  – М., 2004. – 

Вып. 3. – С. 68–83.        
4. Дриккер А.С. Эволюционный прогноз: пульсация народонаселения // Синергетическая парадигма. 

Нелинейное мышление в науке и искусстве. – М., 2002. – С. 429–446.       
5. Иконникова С.Н. П.А. Сорокин о динамике культуры // История культурологических теорий. – 2-е изд. – 

СПб.: Питер, 2005. – С. 200–224.     
6. Абсалямов М.Б. Культурология: учеб. пособие /Краснояр. гос. аграр. ун-т. – Красноярск, 2003. – 50 с.    
7. Культурология: учеб. пособие / М.Б. Абсалямов [и др.]; Краснояр. гос. аграр. ун-т. – Красноярск, 2009. 

– 344 с.          
8. История и типология русской культуры: Семиотика и типология культуры / сост. Л.Н. Киселева,                     

М.Ю. Лотман. – СПб., 2002. – 768 с.        

 249 




